
Capítulo V
Horizontes educativos: del diálogo 
hacia la formación de la ciudadanía

Neftali Gamboa Sánchez
DOI: https://doi.org/10.53436/42TC98ds

Introducción

En una época caracterizada por la acelerada transfor-
mación tecnológica, la educación enfrenta nuevamente 
el reto de reconfigurarse para responder a las exigen-
cias del presente y anticiparse a los desafíos presenta-
dos por las distintas posibilidades del futuro. Hoy más 
que nunca la incertidumbre se coloca frente a la hu-
manidad como un escenario real. Durante décadas, los 
modelos educativos han operado bajo una lógica lineal 
y estandarizada, midiendo de la misma manera y bajo 
los mismos criterios el aprendizaje y sin tomar en cuen-
ta los distintos contextos de los participantes del acto 
educativo.

Lo complejo exige una renovación en la manera 
de entender y promover el aprendizaje, además impo-
nen la necesidad de salir de los espacios demarcados 
por los paradigmas imperantes y la urgencia de tran-
sitar hacia un enfoque más dialógico y participativo, 
donde el pensamiento crítico y la co-construcción del 
conocimiento sean los ejes centrales del proceso for-
mativo. Construir comunidad, entendido como ciuda-
danía, a partir de las herramientas de la educación se 
hace cada vez más urgente. La revolución digital y la 
globalización han modificado las formas y los espacios 
tradicionales de enseñanza y aprendizaje. Por tanto, se 
vuelve imperativo cuestionar las estructuras legitima-



134	

das que permean en la educación y proponer dinámicas 
de aprendizaje desde la complejidad.

La educación del futuro o, mejor dicho, los futu-
ros de la educación no pueden limitarse a la transmisión 
de conocimientos disciplinares o técnicos, deben orien-
tarse a la formación de ciudadanos críticos, éticos y 
comprometidos con su entorno. A lo largo del siguiente 
texto, se plantea una reflexión a partir del análisis de los 
futuros posibles de la educación y que permite vislum-
brarla como un elemento en constante cambio. Desde 
esta perspectiva, se analizará cómo la educación puede 
convertirse en un espacio de diálogo, reflexión y cons-
trucción colectiva, con el fin de potenciar el desarrollo 
humano y social.

En la primera parte del capítulo la reflexión se 
centra sobre la atención en la universidad y su rol acti-
vo en la educación, para superar su papel mercantilis-
ta en aras de la construcción social del conocimiento, 
pues este no solo ocurre en las aulas, sino también en 
la interacción con la realidad social. En la segunda, se 
analiza el diálogo en la educación como herramienta de 
enseñanza-aprendizaje para la convivencia, entendida 
como un proceso esencial para la construcción de so-
ciedades democráticas, diversas y equitativas. Por últi-
mo, la tercera sección introduce el concepto de convi-
vencia. En una época caracterizada por la diversidad, la 
educación debe fomentar el diálogo como herramienta 
para la comprensión y la construcción de consensos. 
Más allá de la simple coexistencia, se enfatiza el logro 
de una convivencia humana basada en el respeto, la so-
lidaridad y la escucha. 



	 135

1. Del pasado al futuro 
El título del documento Visión y marco de los Futuros 
de la Educación muestra la intención del mismo: de-
marcar los objetivos educativos con miras a los futuros 
posibles. Es importante entender la gramática de lo que 
se propone, se enmarcan los futuros posibles. En este 
sentido, la dimensión temporal de la educación deja de 
ser lineal, para abrirse paso hacia lo indeterminado. El 
futuro no posee un único sentido, antes bien se torna 
multidireccional. 

Los futuros de la educación distan de ser idea-
lizados y homogéneos para volverse múltiples y, por 
tanto, con distintas posibilidades. En medio de esta 
multiplicidad es difícil no preguntarse por aquellos pro-
yectos frustrados alrededor de la educación. Un ejem-
plo reciente es el planteado en la Agenda 2030, donde 
se idealiza la educación bajo 16 objetivos de desarrollo 
sostenible, entre los cuales destaca el de la calidad en la 
educación. Es momento de evaluar dicho proyecto a fin 
de identificar los logros obtenidos y reconocer los erro-
res de visualizar el futuro de manera unilateral. Pensar 
que la dirección de la educación debería ser unívoca y 
tener un solo sentido han sido ideas equivocadas. La 
revolución de la inteligencia artificial y la biotecnolo-
gía colocan a la humanidad ante senderos nunca tran-
sitados. ¿Es quizá el ocaso de la educación tal como 
la conocemos?, ¿es el fin de todos los proyectos por 
concebirla de forma unidireccional?

El modelo educativo, económico y social tradi-
cional está en crisis. Es importante reconocer que el 
progreso sigue siendo un ideal del siglo pasado here-
dado por el positivismo comtiano donde la visión del 
tiempo era unidireccional, pues en algún momento la 



136	

humanidad debía llegar a algún destino y evidentemen-
te se preocupó por ello, la pregunta clave es ¿avanzar 
hacia dónde? La respuesta es irrelevante, la intención 
ha sido seguir avanzando en el tiempo, pero a ¿qué 
costo? Avanzar como humanidad no significa crecer 
económica, cultural o científicamente, tal vez es algo 
mucho más profundo o mucho más simple, tal vez solo 
se constituye al acrecentar el alma o el espíritu, y reto-
mar la pregunta de los griegos en torno a la educación 
deseada. Es duro preguntarse sobre el cambio indivi-
dual, pues no se trata de una pregunta externa, antes 
bien se trata de un análisis netamente interno ¿qué se 
quiere ser y lograr como humanidad? 

En el año 2021, el Instituto Internacional para 
la Educación Superior en América Latina y el Caribe 
(IESALC) de la UNESCO elaboró el informe: Pensar 
más allá de los límites: Perspectivas sobre los futuros 
de la educación superior hasta 2050, el cual presenta 
los resultados de una encuesta alrededor del mundo con 
el objetivo de comprender las esperanzas y preocupa-
ciones en torno a los futuros de la educación superior 
por parte de la población. El informe pretende identifi-
car y delimitar los objetivos que la educación persigue 
en función de los futuros posibles. Esta perspectiva 
demanda el abandonar una visión lineal y adoptar un 
enfoque multidireccional, complejo y abierto hacia un 
horizonte de posibilidades. En este contexto, los futu-
ros de la educación se distancian de una concepción 
idealizada y unificada, para adoptar una naturaleza 
múltiple y diversa. 

Uno de los aspectos a destacar en el informe se 
centra en la organización del conocimiento, el cual 
permite pensar cómo el aprendizaje se produce en 
cualquier momento y lugar. Por esto, la implementa-



	 137

ción de metodologías activas integradas a contenidos 
teóricos, procedimentales y actitudinales se vuelve 
fundamental. Es un reto incorporar estrategias de ense-
ñanza creativas y significativas, para facilitar el acceso 
al conocimiento a los estudiantes y potencializar el de-
sarrollo de habilidades para desenvolverse con mayor 
facilidad y sensibilidad. En el contexto de la enseñanza 
universitaria, entendida esta última como aquella que 
se produce en todo tipo de programas de estudio y de 
cursos a nivel postsecundario (UNESCO, 2021), el de-
sarrollo de habilidades de comunicación interpersonal 
se ha convertido en una competencia central en la for-
mación holística-humanista de los estudiantes.

Las instituciones educativas públicas y privadas 
enfrentan el reto de formar a sus alumnos, no solo como 
profesionales en sus áreas disciplinares, sino también 
como ciudadanos críticos y dialogantes a fin de lograr 
interactuar de manera efectiva en entornos cada vez 
más complejos y diversos. 

Edgar Morin es, sin duda, uno de los pensadores 
más influyentes de los siglos XX y XXI, su propuesta 
se traduce en el denominado paradigma del pensamien-
to complejo, en el que:

para entender la condición humana se debe apre-
ciar al individuo con sus singularidades, pero de-
pendiente también de la sociedad a la que pertenece 
un entramado general, común a todos los humanos; 
seres cuyos átomos provienen del universo, tienen 
necesidades y satisfactores propios de los animales, 
en su conciencia frecuentemente se encuentran ras-
gos opuestos, luchan en su interior los motivos que 
dan la razón contra los impulsos y las fuerzas de 
las emociones. (Grupo Educativo Siglo 21, p. 15)



138	

Los modelos educativos tradicionales, por su ten-
dencia a estandarizar y mercantilizar el conocimiento, 
fragmentan y parcelan el saber, perpetúan una visión 
reduccionista y disciplinaria del conocimiento. De esta 
manera se evidencian los binomios universidad-em-
presa y estudiante-cliente. Detrás de cada programa 
educativo universitario se encuentra la maquinaria 
burocrática y mercantil de la educación, para formar 
profesionales especializados en distintas áreas de co-
nocimiento, con la promesa fugaz de consolidar un 
proyecto de vida mediante un trabajo bien remunerado 
(Ordine, 2013; Morin, 2017).

Para superar esta limitación, la educación debe 
pasar por una metamorfosis hacia un proceso liberador, 
capaz de enfrentar los peligros globales. Debe evitar 
centrarse en la enseñanza de contenidos lineales, ha de 
trascender integrando las diversas dimensiones huma-
nas como la razón, la emoción, el diálogo, el ethos, la 
diferencia, etcétera (Morin, 2017).

En el entorno universitario, la formación en co-
nocimientos técnicos y científicos es básica, sin embar-
go, también lo es una formación ética y ciudadana só-
lida, al generar un compromiso y una responsabilidad 
social (Estrada, 2012). Lo anterior conduce a tomar una 
visión de la educación que no solo busca desarrollar 
habilidades aisladas, también fomenta un pensamiento 
multifacético y holístico en las personas y así produce 
el aprendizaje en todas partes, de distintas formas y en 
todo momento, con o sin la intención de una educación 
formal. 

Evidentemente, las instituciones educativas se 
centran en esta última, por su propia naturaleza, sin 
embargo, con la ayuda de metodologías activas integra-
das en los procesos educativos de enseñanza, también 



	 139

la educación informal ha de generar habilidades para 
enfrentar de manera más efectiva las complejas deman-
das de los sistemas sociales contemporáneos (Grupo 
Educativo Siglo 21, s.f.; Morin, 2017). La universidad, 
entonces, no debe ser vista como una fábrica de títulos, 
sino como un laboratorio de ideas, un espacio donde 
el diálogo horizontal permite la crítica y la reflexión 
por medio de un aprendizaje colaborativo, se trata en-
tonces, de un espacio clave para la co-construcción del 
conocimiento (Ordine, 2013; Morin, 2017).

Durkheim (2001) señaló a la educación como un 
hecho social, al ejercer cierta coacción sobre el indi-
viduo, es decir, implica cierta violencia y ejercicio de 
poder que permea sobre su ideología y manera de ser 
pensar y existir. Desde un punto de vista biopolítico es 
posible pensarla incluso como un dispositivo de con-
trol ejecutado por el poder en turno con “la capacidad 
de capturar, orientar, determinar, interceptar, modelar, 
controlar y asegurar los gestos, las conductas, las opi-
niones y los discursos” (Agamben, 2014, p. 257) sobre 
quien ejerce su coacción.

A pesar de ello, es preciso reconocerla como un 
hecho social, y por tanto debe incluirse su carácter 
ideológico orientado a la generación del bien común.

En este momento es conveniente preguntarse qué 
se entiende por bien común, y retomar su referencia “al 
bien (estar) de todos los miembros de una comunidad 
y también al interés público, en contraposición al bien 
privado e interés particular” (Schultze, 2014). Es in-
negable el paralelismo de bien común y bien-estar pú-
blico, contrapuesto a todo aquello que se enarbola con 
carácter privado, por tanto, la educación al ser social y 
orientarse al bien-estar público ha de tener este rasgo 
característico.



140	

Ahora bien, ¿cómo reproducir socialmente el 
bien-estar público? He aquí el papel de la educación, 
crear un ideal de hombre con un ser social y político 
orientado por su propia existencia. Dista mucho de una 
estructura de control y legitimación del poder político, 
tal como se reproduce actualmente en las instituciones 
escolarizadas. Se encuentra, por tanto, más allá de la 
simple transmisión de un programa de contenidos teó-
ricos, así como de los resultados obtenidos a través de 
parámetros bastante parcos y generalizables en busca 
de medir la calidad de la instrumentalización de la edu-
cación, al priorizar otros objetos antes que una educa-
ción para el ser.

La educación futura ha de entenderse desde dis-
tintas perspectivas como la filosófica, la política y so-
cial. El punto de convergencia es la teoría de la justicia 
social y el deber ser del estado social de derecho.

Martha Nussbaum (2010, p. 75) destaca la peda-
gogía socrática, como un modelo de enseñanza crítico 
y político, recordando las palabras de Tagore: “nuestra 
mente no tiene libertad verdadera adquiriendo materia-
les de conocimiento ni poseyendo las ideas ajenas, sino 
formando sus propios criterios de juicio y produciendo 
sus propios pensamientos”.

De esta manera, se reconoce la importancia del 
desarrollo de habilidades de comunicación interperso-
nal que posibiliten la co-construcción del conocimien-
to, derivado de una responsabilidad social compartida, 
así el diálogo se constituye como la herramienta cen-
tral para la construcción de un conocimiento horizontal 
(Morin, 2017).



	 141

2. El diálogo como herramienta

El diálogo, entendido como “plática entre dos o más 
personas que alternativamente manifiestan sus ideas o 
afectos” (Real Academia Española, 2024) permite con-
cebirlo como un paso dado por la razón, inmerso en la 
emoción, mediado por la escucha y conducente a la ac-
ción. Remite al flujo de comunicación existente entre al 
menos dos personas capaces de construir un corpus de 
ideas, sentidos, significados, vivencias. Puede ser ense-
ñado con la intención de hacer realidad la convivencia 
interpersonal, es decir, aprender a interactuar con otros 
en un contexto aceptación de la diversidad, pero sobre 
todo de la diferencia (Ávila, 2022). Aprender a convi-
vir significa aprender a dialogar con lo diferente y lo 
ajeno, al mismo tiempo, aprender a dialogar significa 
con-vivir.

El diálogo en la diferencia no es simplemente un 
intercambio de ideas entre sujetos reconocidos como 
iguales, sino una interacción entre singularidades ex-
presadas en su diversidad y que les permite deconstruir 
y construir un conocimiento colectivo completamente 
diferente (Freire, 1970).

Coexistir es natural, espontáneo, y en el caso de 
los seres humanos, por su carácter social, inevitable. 
Coexistir responde a la naturaleza bio-psico-social, 
cultural y espiritual de las personas (Morin, 2003). El 
rasgo característico de la vida humana en comunidad es 
su carácter social (Villardón-Gallego, 2015). Antes de 
la relación yo-tú, se da un “nosotros” originario y vital 
que precede a la distinción de los sujetos (Lonergan, 
1988, p. 61).

El desafío humano radica en el tránsito de la sim-
ple coexistencia natural hacia la convivencia cultural 



142	

y social; el camino-espacio del “compartir un espacio 
y un tiempo” hacia el dialogar para compartir y cons-
truir juntos (convivir para vivir) (López, 2011). En este 
sentido, la comunicación es indispensable en la vida y 
actuar humano, pues permite, a través de interacciones, 
facilitar, construir y dar sentido a la propia existencia, y 
en el ámbito donde se desarrolla este escrito, el apren-
dizaje.

Desarrollar la competencia de comunicación in-
terpersonal supone una aproximación al fenómeno co-
municativo, por medio del cual es posible vislumbrar 
un proceso permanente de acciones con otros, a través 
de una serie de interpretaciones y sentidos para cons-
truir una realidad social (Villardón-Gallego, 2015). La 
comunicación interpersonal puede caracterizarse como 
una competencia desarrollada a partir de las múltiples 
interacciones sociales establecidas por los individuos 
y puede aplicarse a diferentes contextos y situaciones 
relacionadas con la vida personal, académica y laboral 
(Guedes et al., 2019)

Interactuar de forma efectiva supone la valo-
ración de aspectos como el hablar (expresión), el es-
cuchar (comprensión), el sentir (emoción) y el hacer 
(acción), una propuesta elemental de las competencias 
interpersonales se puede resumir así en: 1) hablar con 
responsabilidad, 2) escuchar con profundidad, 3) emo-
cionarse con conciencia, y 4) prometer con claridad. 
Aprender a comunicarse de manera efectiva supone 
lograr un resultado, a partir de una toma de conciencia 
de elementos cognitivos, emocionales y corporales en 
relación con las propias acciones (Villardón-Gallego, 
2015). Sin embargo, antes de alcanzar una competencia 
completamente eficaz y eficiente es requisito atravesar 



	 143

por una metamorfosis respecto de la visión del mundo 
y del otro.

Es importante retomar que, al menos en la histo-
ria de Occidente, uno de los primeros en usar el diálogo 
como texto literario, pero también como método de ac-
ceso al conocimiento, es Platón. A través de un proceso 
dialéctico, el diálogo construye. Platón ha sido uno de 
los filósofos más influyente de la historia de Occidente, 
sus contribuciones al ámbito de la filosofía siguen sien-
do significativas.

En el libro VII de la República utiliza una metá-
fora bastante conocida en el ámbito educativo, se trata 
de la alegoría de la caverna, donde describe a un grupo 
de personas encadenadas en una cueva toda su vida, 
mirando hacia una pared donde se proyectan sombras 
de objetos que pasan. Estas sombras son la única rea-
lidad conocida, pues nunca han visto la luz del sol ni 
los objetos reales proyectados por las sombras. Un día, 
uno de los prisioneros logra liberarse de sus cadenas y 
sube hacia fuera de la cueva, al mundo exterior. La luz 
del sol lo ciega y le resulta dolorosa, sin embargo, logra 
acostumbrarse y comienza a ver la realidad del mundo: 
los objetos, las personas y la luz del sol. Se da cuenta 
de que las sombras en la cueva son solo ilusiones y la 
verdad de las cosas está más allá de la caverna. El pri-
sionero regresa a la cueva para liberar a sus compañe-
ros. Cuando les cuenta su experiencia no lo creen y se 
burlan de él. Continúan aferrados a la percepción de las 
sombras en la pared como la única verdad (514a-515d).

La alegoría de la caverna representa una crítica a 
la ignorancia, a la transmisión del conocimiento tradi-
cional y sus ataduras, limitando la percepción y com-
prensión de la realidad cuando se basa en la experiencia 
sensorial directa y en el devenir de las cosas. En la ale-



144	

goría se argumenta que la filosofía desempeña un pa-
pel crucial en la vida humana para la “liberación de las 
cadenas y de una curación de su ignorancia” (515c) en 
aras de la búsqueda de la verdad y la sabiduría, se trata, 
en palabras de Platón, de “percibir el sol (...) cómo es en 
sí y por sí, en su propio ámbito” (516b). En este contex-
to, la educación se convierte en el proceso de liberar a 
las personas de sus cadenas personales y sacarlos de la 
caverna para acceder a un mundo de conocimiento más 
amplio y profundo de las cosas, esto es, la excelencia 
del comprender y, según el propio Platón, corresponde 
a “algo más divino que nunca pierde su poder, y que 
según hacia donde sea dirigida es útil y provechosa, o 
bien inútil y perjudicial” (518e).

En el ámbito educativo existen distintas interpre-
taciones a esta alegoría, sin embargo, para este análi-
sis es fundamental examinar el papel del diálogo en el 
mito. La epistemología platónica se traduce en un ejer-
cicio ascético del progreso del conocimiento a partir 
de la renuncia a la ignorancia, es decir, de una ruptura 
con la doxa, con las conjeturas y creencias en torno al 
mundo.

En el mito, al regresar a la cueva para liberar a 
los demás, el prisionero fracasa en su intento de diálo-
go. Este ha resultado infructífero. La pregunta es ¿por 
qué? La respuesta se encuentra en el mismo mito, ya 
que el diálogo no se produce bidireccionalmente, sin 
lograr construirse, pues no toma en cuenta los elemen-
tos básicos de las competencias dialógicas, como la ex-
presión de argumentos, la comprensión a partir de la 
escucha activa, la regulación emocional y la propuesta 
de acción hacia la construcción de nuevos significados 
y realidades.



	 145

El diálogo como condición del ser (del estar sien-
do), en tanto histórico y social, es un proceso por el 
cual los sujetos dialogantes se comunican y construyen 
significados, permitiéndoles, en el caso del diálogo in-
tergeneracional, re-construir, de-construir y problema-
tizar las auto- representaciones y las representaciones 
del otro grupo generacional (Lorenzo, 2008).

¿Cómo lograr la concientización de un diálogo 
horizontal y bidireccional en estudiantes universita-
rios? Estrada (2012) destaca que los docentes empleen 
métodos reflexivos y críticos. Un ejemplo utilizado por 
Grupo Educativo Siglo 21 lo constituye el aprendiza-
je basado en casos prácticos, al promover el desarro-
llo de distintas competencias, tanto disciplinares como 
transversales. Este método permite a los estudiantes no 
solo aplicar sus conocimientos académicos, técnicos y 
científicos, sino también desarrollar habilidades de li-
derazgo, comunicación, empatía, al mismo tiempo les 
permite examinar los valores que guían su toma de de-
cisiones y acciones.

El caso práctico:

es una herramienta pedagógica de aprendizaje para 
el análisis, la discusión y la resolución de situacio-
nes complejas. Se basa principalmente en eventos 
actuales, e involucra una situación problemática 
con un sentido de urgencia a resolver; es un medio 
útil para evaluar las habilidades necesarias, míni-
mas e indispensables del profesionista, el cual se 
sustenta en el aprendizaje experiencial requerido 
para un mercado laboral globalizado; en resumen, 
está dirigido a desarrollar la capacidad crítica y re-
solutiva del estudiante. (Grupo Educativo Siglo 21, 
s.f.)



146	

El uso de casos prácticos en la enseñanza univer-
sitaria implica seleccionar situaciones relevantes hacia 
los desafíos y dilemas del mundo real. En la actualidad, 
estos últimos requieren de una propuesta educativa 
cada vez más amplia y compleja, superando la educa-
ción tradicional enfocada en el conocimiento teórico 
y disciplinar. La universidad tiene la responsabilidad 
social de preparar a los estudiantes con la intención de 
“alinearse con los valores y principios necesarios para 
responder a las nuevas expectativas de la sociedad” y 
enfrentar estos retos de manera consciente y responsa-
ble (Alvarez et al., 2024, p. 188).

3. Formación más que instrucción

En el entorno universitario, la educación en y de va-
lores es un pilar y una premisa fundamental para la 
formación de profesionales (Estrada, 2012). Si bien es 
importante la adquisición de conocimientos técnicos y 
científicos, también lo es una formación ética sólida al 
generar un compromiso y una responsabilidad social.

Sin embargo, resulta contradictorio colocar tal 
responsabilidad en la universidad cuando “la escuela 
no representa una experiencia que influya de manera 
eficaz y decisiva en la formación de la moral” (Estrada, 
2012, p. 253). En este sentido, la mayoría de los estu-
diantes con acceso a estudios universitarios ya poseen 
un sistema de valores provenientes de sus distintos con-
textos.

Estrada (2012, p. 240) menciona algunos métodos 
educativos, herramientas, actitudes y aspectos perti-
nentes para los profesores universitarios quienes deben 
considerar en la educación en valores, como son: 1) la 
concientización de los valores como reguladores de la 



	 147

actuación del individuo; 2) ausencia de la doble moral; 
3) la caracterización psicopedagógica; 4) la conciencia, 
la actividad y la valoración como métodos educativos 
en la formación de valores; y 5) la posición profesional 
de los educadores ante los tipos de valores a formar. De 
todos estos, el primer punto resulta fundamental para 
subrayar que educar es más que instruir.

Los valores funcionan como normas internas al 
regular la conducta del individuo, permitiéndole dife-
renciar lo correcto o incorrecto, justo o injusto. Esta 
definición permite vislumbrar su naturaleza, la cual im-
plica una relación entre el carácter objetivo y subjetivo. 
(Estrada, 2012; Sequera, 2014). La relación subjetivi-
dad-objetividad de los valores complejiza la regulación 
y concientización de los mismos, así como su expresión 
en distintos espacios y entornos. Esto debido a las dis-
tintas variables, como el contexto histórico-social, los 
intereses y las proyecciones de cada individuo.

Estrada (2012) señala la importancia de utilizar 
métodos reflexivos y críticos para lograr la concienti-
zación de valores. Como se ha señalado en el aparta-
do anterior, la universidad Campus Universitario Siglo 
XXI utiliza como estrategia de enseñanza el aprendiza-
je basado en casos prácticos del desarrollo de distintas 
competencias, entre ellas las actitudinales, y permite a 
los estudiantes no solo aplicar sus conocimientos aca-
démicos, técnicos y científicos, sino también examinar 
los valores por los cuales guían sus decisiones y accio-
nes. La reflexión y el diálogo sobre estas experiencias 
permiten interiorizar los valores y comprender su im-
portancia como reguladores de su conducta. 

El enfoque de trabajo de estos temas suele ha-
cerse desde una cosmovisión cuyo origen es la Grecia 
clásica, sin embargo, existen cosmovisiones contrarias 



148	

al eurocentrismo y occidentalismo que proponen una 
reintegración del sujeto en el entorno, este tipo de cos-
movisiones enfatizan la relación del sujeto con la natu-
raleza o entorno y la comunidad. Ejemplo de esto es la 
expuesta por Pauta-Ortiz (2023) en su reflexión sobre 
el Sumak Kawsay.

El texto presenta la propuesta de Beorlegui 
(2010) para realizar una revisión filosófica y analítica 
para proponer una reconceptualización del proceso de 
enseñanza aprendizaje. De dicho análisis es posible 
concluir lo siguiente: en gran parte de la historia del 
pensamiento occidental, el sujeto cognoscente ha sido 
concebido como el punto de partida para la creación 
del conocimiento. Esta figura de un sujeto autónomo 
y racional, heredado de la modernidad, ha colonizado 
la propia vida, impactando así la estructura de la edu-
cación.

Lo anterior coloca en crisis la noción occidental 
del sujeto epistemológico, con implicaciones también 
en la educación. Las formas tradicionales de enseñan-
za, basadas en la transmisión de un conocimiento obje-
tivo y universal, pierden sentido en una realidad donde 
el conocimiento es visto como múltiple, parcial y diná-
mico. De esta manera, emerge un enfoque colaborati-
vo, donde el conocimiento se construye en interacción 
entre diferentes actores. Morin (1999) plantea que la 
complejidad del conocimiento requiere de la colabora-
ción entre disciplinas y sujetos diversos. Esta noción de 
conocimiento compartido y dinámico encuentra eco en 
las filosofías del diálogo y la horizontalidad defendidas 
por Paulo Freire, quien postuló que la educación debe 
ser un espacio de reflexión crítica y acción colectiva, 
donde el estudiante y el profesor co-construyen el saber 
en igualdad de condiciones.



	 149

El concepto de convivencia es susceptible de ser 
enseñado. Es imprescindible en un entorno de creciente 
diversidad (cultural, sexual, social, intercultural, etc.). 
Educar para convivir implica centrar la atención en la 
educación de valores como el respeto, la solidaridad, la 
comunicación y sobre todo la escucha.

Hacer realidad la convivencia, como un proceso 
explícito y sistemático dentro de las instituciones edu-
cativas, implica aprender a interactuar con otros en un 
contexto aceptación de la diversidad, pero sobre todo 
de la diferencia (Ávila, 2022). Aprender a convivir se 
presenta como una estrategia encaminada a superar 
el conflicto entre humanos y promover la paz y la de-
mocracia. De esta manera el diálogo se convierte en 
herramienta para la escucha y la comprensión del otro 
en su singularidad. No es simplemente un intercambio 
de ideas entre sujetos que se reconocen iguales, sino 
una interacción entre singularidades expresadas en su 
diversidad, es un medio para explorar las múltiples ver-
dades coexistentes en un mundo fragmentado.

Conclusiones

La educación no es un proceso estático, o no debería 
serlo, como fenómeno transmuta y ha de adaptarse a 
los cambios y desafíos de la sociedad contemporánea, 
así como superar modelos educativos obsoletos invita a 
repensar la universidad como un espacio de producción 
de conocimiento horizontal que garantice la equidad en 
el acceso al saber.

La formación universitaria ha de centrar su mira-
da en la formación de ciudadanos críticos, responsables 
y comprometidos con su entorno, por tanto, la educa-
ción disciplinar, aunque importante, ha de superar la 



150	

trasmisión de conocimientos para asumir el reto de una 
formación hacia la convivencia. Para ello, metodolo-
gías para el desarrollo de habilidades de comunicación 
como el diálogo, el pensamiento crítico, la empatía y 
la participación democrática se vuelven cada vez más 
necesarias. 

A lo largo de este escrito se presentó la manera 
en la cual Grupo Educativo Siglo 21 pretende fomen-
tar el desarrollo de estas habilidades en sus alumnos. 
A partir del diseño, implementación y evaluación de 
casos prácticos fortalece en sus alumnos la capacidad 
de expresión crítica para fomentar una cultura de paz y 
convivencia democrática. 

De esta manera, Grupo Educativo Siglo 21 asume 
el reto de los futuros de la educación, con un modelo 
pedagógico con bases en el pensamiento complejo, la 
horizontalidad y la pedagogía crítica. El interés de la 
institución se centra en formar individuos que no solo 
acumulen información, sino además sean capaces de 
cuestionar, dialogar y transformar su entorno en fun-
ción del bien común.

Referencias

Agamben, G. (2014). ¿Qué es un dispositivo? Incluye 
El amigo y La iglesia y el reino. Adriana Hidalgo 
Editora.

Alvarez, E., Bernabel, L., Cervantes, R. (2024). La for-
mación de la responsabilidad social universitaria y 
la calidad académica en estudiantes de la Facultad 
de Educación de la Universidad Nacional Federi-
co Villarreal, 2023. Revista de Climatología. 24, 
pp. 187-225. https://doi.org/10.59427/rcli/2024/
v24cs.187-225



	 151

Amar, V. (2023). Hablar por hablar. Conversacio-
nes alrededor del diálogo universitario en cla-
se. Aula Abierta, 52(2), pp. 167-174. https://doi.
org/10.17811/rifie.52.2.2023.167-174

Ávila, A. (2022). Convivencia intercultural: reflexión de 
un concepto necesario. Revista Conrado, 18(87), pp. 
166-171. http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S1990-86442022000400166&lng=es
&nrm=iso

Beorlegui, C. (2010). Historia del pensamiento filosó-
fico latinoamericano. Una búsqueda incesante de la 
identidad. Deusto Publicaciones.

Durkheim, É. (2001). Educación y sociología. Altaya.
Estrada, O. (2012). El profesor ante la formación de va-

lores. Aspectos teóricos y prácticos. Revista Teoría 
de la Educación. Educación y Cultura en la Socie-
dad de la Información, 13(3), pp. 240-267. https://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=201024652012

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI 
Editores.

Grupo Educativo Siglo 21. (s.f.). Modelo Educativo 
Humanista Siglo XXI.

Guedes, J., de Silva, F., Pazetto, A., Ferreira, C., Car-
mo, J., Corrêa, L., Conceição, M., y Soder, R. 
(2019). Interpersonal communication competence 
among nursing students. Revista Latino-Americana 
de Enfermagem, 27. https://doi.org/10.1590/1518-
8345.3226.3207

Lonergan, B. (1988). Método en teología. Ediciones 
Sígueme.

López, M. (2011). Reseña: “‘Vivir para vivir...”: trans-
formando “las voces del aula”. Sinéctica, (37), 
pp. 1-6. https://www.scielo.org.mx/pdf/sine/n37/
n37a12.pdf



152	

Morin, E. (2003). El método 5. La humanidad de la hu-
manidad. La identidad humana. Ediciones Cátedra.

Morin, E. (2017). Reinventar la educación. Abrir ca-
minos a la metamorfosis de la humanidad. Editorial 
UH.

Nussbaum, M. (2010). Sin fines de lucro. Por qué la 
democracia necesita de las humanidades. Katz Edi-
tores.

Ordine, N. (2013). La utilidad de lo inútil. Manifiesto. 
Acantilado.

Pauta-Ortiz, D. P., Mansutti-Rodríguez, A., & Collado-
Ruano, J. (2023). Aportaciones filosóficas y antro-
pológicas del Sumak Kawsay para las pedagogías 
de las artes en la Educación Superior ecuatoriana. 
Sophia, Colección de Filosofía de la Educación, 
34, pp. 87-115. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=441874120003

Real Academia Española. (2024).
Schultze, R. (2014). El bien común. En Sánchez de 

la Barquera, H. (Ed.), Antologías para el estudio 
y la enseñanza de la ciencia política. Volumen I: 
Fundamentos, teoría e ideas políticas. UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas. (pp. 157-
165). http://ru.juridicas.unam.mx:80/xmlui/hand-
le/123456789/12604

Sequera T., y Nahir, J. (2014). Subjetividad y ob-
jetividad del valor. Comunidad y Salud, 12(1), 
pp. 64-68. https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=375740254009

UNESCO. (2021). Pensar más allá de los límites: Pers-
pectivas sobre los futuros de la educación superior 
hasta 2050. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/
pf0000377529/PDF/377529spa.pdf.multi



	 153

Villardón, L. (2015). Competencias genéricas en edu-
cación superior. Metodologías específicas para su 
desarrollo. Narcea Universitaria.


